
АВАНЕСОВ СЕРГЕЙ СЕРГЕЕВИЧ

Доктор философских наук, профессор,  
зав. кафедрой�  теологии, директор НОЦ  
«Гуманитарная урбанистика».  
Новгородский�  государственный�   
университет имени Ярослава Мудрого,  
Великий�  Новгород. Россия. 

Главный�  редактор научного журнала  
«Визуальная теология». 

E-mail: iskiteam@yandex.ru

СПЕШИЛОВА ЕЛИЗАВЕТА ИВАНОВНА

УДК 130.2

Магистр философии, научный�  сотрудник 
НОЦ «Гуманитарная урбанистика». 
Новгородский�  государственный�   
университет имени Ярослава Мудрого, 
Великий�  Новгород, Россия.

Ответственный�  секретарь научного  
журнала «Визуальная теология».

E-mail: e.speshilova@yandex.ru

КОНЦЕПТУАЛЬНЫЕ КООРДИНАТЫ
«ЦИФРОВОЙ» АНТРОПОЛОГИИ

Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда 
№ 21-18-00103, https://rscf.ru/project/21-18-00103/

Аннотация. В статье предпринята попытка первичного описания когнитивных 
оснований построения «цифровой» антропологии. Речь идёт о генезисе такой совре-
менной философии человека, предметом исследования которой должно стать состоя-
ние человека в эпоху стремительного прогресса «умных» технологий. Для определения 
первичной концептуальной рамки новой антропологии требуется ответить на сле-



Аванесов С. С., Спешилова Е. И. Концептуальные координаты «цифровой� » антропологии	 15

дующие принципиальные вопросы: во-первых, какова должна быть концептуальная 
рамка гуманитарного исследования, направленного на выяснение характера и послед-
ствий «цифровой революции»; во-вторых, в чём заключается специфика такого иссле-
дования, если оно претендует на статус гуманитарной экспертизы в широком смысле 
этого понятия; в-третьих, какие антропные контексты развития современных передо-
вых технологий нуждаются в анализе на первом шаге становления релевантной гума-
нитарной экспертизы. В статье показано, что концептуальный каркас исследования в 
сфере гуманитарного анализа цифровых инноваций задаётся (1) особой предметно-
стью, (2) структурой этой предметности, (3) рефлексией методологии, (4) ауторефлек-
сией, (5) осознанной ответственностью исследователя и (6) прагматическим характе-
ром дискурса. Предложено рассматривать «искусственный интеллект» прежде всего в 
контексте речевых практик, выступающих в качестве питательной среды и для опти-
мизма, и для пессимизма в отношении антропных перспектив «цифровизации». Обо-
снован тезис о том, что «цифровой антропоморфизм» представляет собой результат 
редукции человеческого бытия к «программе» и заключается в имитации человече-
ской ментальной практики. Авторы делают вывод о том, что гуманитарная экспертиза 
технологических инноваций должна опираться на следующее фундаментальное утвер-
ждение: «цифровая революция» со всеми её эффектами является ещё одним способом 
самоопределения человека в его собственно человеческом существовании.

Ключевые слова: «цифровая» антропология, концептуальная рамка, «искусст-
венный интеллект», новые технологии, антропологические контексты инноваций, че-
ловеческое существование, гуманитарная экспертиза.

© Аванесов С. С. 2021
© Спешилова Е. И. 2021

CONCEPTUAL FRAMEWORK OF “DIGITAL” ANTHROPOLOGY

Sergey S. Avanesov

Yaroslav-the-Wise Novgorod State University, Russia 
E-mail: iskiteam@yandex.ru

Elizaveta I. Speshilova

Yaroslav-the-Wise Novgorod State University, Russia 
E-mail: e.speshilova@yandex.ru

The work was written within the framework of the grant project supported  
by the Russian Science Foundation  

Project No. 21-18-00103. https://rscf.ru/project/21-18-00103/

Abstract. TThe article attempts to provide a primary description of cognitive founda-
tions of creating a “digital” anthropology. We are talking about the genesis of such a modern 
philosophy of man, the subject of which should be the human state in the era of rapid progress 
of “smart” technologies. Defining the primary conceptual framework of the new anthropology 
requires answering the following fundamental questions. Firstly, what should be the conceptual 
framework of humanitarian research aimed at understanding the nature and consequences of 
the digital revolution? Secondly, what is the specificity of such a study, if it claims to be a hu-
manitarian expertise in the broad sense of this concept? Thirdly, what anthropic contexts of 
the development of modern advanced technologies need to be analyzed at the first step in the 



16	 Человек и новый�  технологический�  уклад.  Антропологический�  форсай� т

formation of a relevant humanitarian expertise? The article shows that the conceptual frame-
work of research in the field of humanitarian analysis of digital innovation is set by (1) a special 
subject matter, (2) the structure of this subject matter, (3) reflection of methodology, (4) self-
reflection, (5) the conscious responsibility of the researcher and (6) the pragmatic nature of 
discourse. It is proposed to consider “artificial intelligence” primarily in the context of speech 
practices that act as a breeding ground for both optimism and pessimism in relation to the an-
thropic prospects of “digitalization”. The thesis that “digital anthropomorphism” is the result of 
the reduction of human existence to a “program” and consists in the imitation of human men-
tal practice has been substantiated. The authors conclude that the humanitarian expertise of 
technological innovations should be based on the following fundamental statement: the “digital 
revolution” with all its effects is yet another way of defining man in his own human existence.

Keywords: “digital” anthropology, conceptual framework, “artificial intelligence”, new 
technologies, anthropological contexts of innovation, human existence, humanitarian expertise.

DOI: 10.32691/2410-0935-2021-16-14-25

Современный человек всё более интегрируется в сферу высоких («ум-
ных») технологий, делегируя им возрастающее число тех функций и действий, 
которые совсем недавно считались неотъемлемой прерогативой самогó чело-
века как разумного и свободного существа. Благодаря техническому / техно-
логическому прогрессу человек вольно или невольно (но при этом неизбежно 
и зачастую радикально) трансформирует среду своего обитания и образ своей 
жизни. Однако человек не всегда понимает (а иногда и вовсе не хочет знать), 
чтó при этом происходит с ним самим. Остаётся ли он прежним, становится 
ли он лучше или хуже, становится ли он вообще кем-то другим? Способность 
ставить такого рода вопросы позволяет сформировать относительно новый 
научно-философский дискурс, который можно условно назвать «цифровой» 
антропологией. Такая дисциплина (а точнее – полидисциплинарная практико-
ориентированная исследовательская платформа) могла бы сопровождать че-
ловека на его пути к новым высотам технологического прогресса, в известной 
степени корректируя этот путь.

Чтобы совершать движение по названному пути, необходимо для начала 
прояснить следующие вопросы: во-первых, какова должна быть концептуаль-
ная рамка гуманитарного исследования, направленного на выяснение харак-
тера и последствий «цифровой революции»; во-вторых, в чём заключается 
специфика такого исследования, если оно претендует на статус гуманитарной 
экспертизы в широком смысле этого понятия; в-третьих, какие антропные (то 
есть подлежащие антропологическому изучению) контексты развития совре-
менных передовых технологий нуждаются в прояснении на первом шаге ста-
новления релевантной гуманитарной экспертизы.

Концептуальный каркас исследования

Приступая к долгому и подробному разговору об антропологических ас-
пектах технологической революции, необходимо (хотя бы в приблизительном 
виде) установить базовые, реперные параметры дискурса на эту тему, иначе 
говоря, сформулировать конвенциальную тектоническую матрицу исследова-
ния. Ориентация на такие параметры позволит (1) удерживать сосредоточен-
ность на специфическом предметно-тематическом поле и (2) сохранять спе-
цифический характер работы с этой предметностью, а именно, такой работы,  
в которой неразрывно сочетаются научная методология и социальная миссия.

https://www.philosophy.nsc.ru/publications/journals/chelovek.ru/16/avanesov-speshilova
https://www.philosophy.nsc.ru/publications/journals/chelovek.ru/16/avanesov-speshilova


Аванесов С. С., Спешилова Е. И. Концептуальные координаты «цифровой� » антропологии	 17

Прежде всего, разговор о «цифровой» антропологии требует удержания 
более или менее строгой границы предметности, что в нашем случае пред-
полагает фокусировку внимания на, условно говоря, втором уровне событий. 
Это значит, что мы должны рассуждать не о том, что даёт человеку то или 
иное техническое изобретение, а о том, что при этом происходит с самим че-
ловеком. В таком ракурсе мы рассматриваем «не технические или маркетинго-
вые качества продукта, а то, как влияет этот продукт при его внедрении в по-
вседневность на идентичность человека» [Смирнов 2018: 75]. Именно в этом 
заключается специфика предметности нашей – антропологически ориентиро-
ванной – аналитики технологических инноваций.

Далее, необходимо иметь в виду структуру самой предметности наших 
суждений. Иначе говоря, происходящее с человеком в результате внедрения 
«умных» технологий, устройств и программ должно быть рассмотрено с раз-
ных дисциплинарных позиций, в согласии с тем, что человек испытывает воз-
действия по разным векторам: психологическому, эстетическому, этическому, 
физическому и т. д. «Сборка», интеграция этих аспектов может и должна про-
исходить в поле философии человека. Неоднородность предметно-тематиче-
ской сферы предполагает работу как на уровне отдельных гуманитарных дис-
циплин (анализ), так и на уровне философской антропологии (синтез). Следо-
вательно, конкретное экспертное заключение по конкретному «цифровому» 
кейсу должно (в норме) включать два уровня: аналитический и интегральный.

Отсюда следует необходимость постоянной методологической рефлек-
сии, обращённой на строение дискурса, определяемое предметностью и соот-
ветствующим ей методом исследования. Методология – это всегда «метади-
скурс», предполагающий перемещение «когнитивного фокуса» с референта на 
когнитивную модель и обратно [Медведев 2007: 112] с целью удержания реле-
вантности суждений о предмете. Конкретный экспертно-аналитический ин-
струментарий должен быть обоснован и оправдан именно методологической 
рефлексией.

При этом надо понимать, что методологически правильно выстроенный 
дискурс не является автоматически действующей системой, но находится  
в распоряжении своего оператора, то есть дискурсивно действующего (рас-
суждающего, ведущего речь) субъекта. Иначе говоря, «суть методологии как 
стиля мышления заключается не в потенциальных результатах когнитивного 
действия, а в особой культуре мышления, в развитии способности исследова-
теля фокусироваться на своих основаниях, т. е. осознавать себя как субъекта 
когнитивного действия не по результатам познавательного процесса, а через 
рассмотрение себя в ходе формирования мысли» [Медведев 2007: 112]. При-
менительно к обсуждаемой тематике это означает, что аналитику (эксперту) 
потребна перманентная ауторефлексия, позволяющая не упускать из виду то, 
что ведущий речь, во-первых, сам включён в предметную сферу речи, а во-вто-
рых, обладает известной степенью свободы в сфере подбора, коррекции и за-
мены наиболее эффективных (с его точки зрения) методов и методик.

Такая рефлексивная установка предполагает осознанную ответствен-
ность исследователя за те выводы, которые он производит и публикует.  
Эта ответственность опирается не только на формальное присутствие учёного 
в предметно-тематическом поле его работы, но и на личную заинтересован-
ность конкретного исследователя в том, что его прямо касается. Все заключе-



18	 Человек и новый�  технологический�  уклад.  Антропологический�  форсай� т

ния эксперта в области гуманитарной экспертизы цифровых технологий бу-
дут иметь непосредственное отношение к нему самому.

Наконец, рассуждение на тему антропологических измерений технологи-
ческого прогресса представляет собой не столько правильно или неправиль-
но построенный текст или спич, сколько прямое участие в событиях. Поэтому 
всякий такого рода теоретический дискурс должен расцениваться в то же са-
мое время как реальная прагматика, как перформативное высказывание, как 
практическая реализация программы действий, как форма участия в предме-
те суждения, то есть как такая акция, в которой логос является одновременно  
и праксисом. Так преодолевается формальная (дурная) дистанция между тем, 
о чём мы говорим, и самой нашей речью.

Итак, концептуальный каркас исследования в сфере гуманитарного ана-
лиза цифровых инноваций задаётся (1) особой предметностью, (2) её структу-
рой, (3) рефлексией методологии, (4) ауторефлексией, (5) осознанной ответст-
венностью исследователя и (6) прагматическим характером дискурса.

Между восторгом и фобией

В отношении влияния «умных» технологий на человеческую жизнь мне-
ния порой расходятся диаметрально: от оптимистического восторга до аг-
рессивного пессимизма. Дело не столько в том, что это влияние понимает-
ся по-разному (поскольку оно действительно является разным), но, скорее,  
в том, что по-разному понимается сама человеческая жизнь – в соответствии 
с широким спектром онтологий: от физической до нормативной. Таким обра-
зом, предметная сфера гуманитарного исследования новых технологий ока-
зывается неизбежно связанной с «состоянием умов», точнее, с конструирова-
нием и циркуляцией образов научно-технического прогресса и его продуктов 
в общественном сознании. Поэтому, например, «искусственный интеллект» 
подлежит гуманитарному анализу в первую очередь как идея, миф и фобия, то 
есть в культурно-социальном аспекте, как предмет антропологии. В этом пла-
не спор об «искусственном интеллекте» для гуманитария начинается, так ска-
зать, значительно раньше, чем для конструктора или программиста, – не с про-
блемы его создания и эффективного использования, а с вопроса о том, что мы 
имеем в виду под этим словосочетанием и корректно ли мы его употребляем.

Такая когнитивная позиция выражает собой, во-первых, способность гу-
манитария использовать максимально широкий (контекстный) взгляд на те 
или иные явления цивилизации и, во-вторых, базовую философскую установ-
ку о том, что гипотетическая «объективная реальность» (если таковая суще-
ствует) никогда не дана нам вполне, а исследованию подлежат только челове-
ческие формы представления этой реальности и порядок человеческих дейст-
вий в связи с этими представлениями.

Человек, который обнаруживает себя находящимся «в мире высоких тех-
нологий и обмелевшей жизни, в мире сумасшедших скоростей и эмоциональ-
ного отупления, в мире, жёстко перемалывающем человека бешеной инду-
стрией производства и развлечений» [Блюменкранц 2005: 10], то есть в такой 
среде обитания, из которой вытеснена личность, – такой человек относится  
к «умным» технологиям как к однозначной угрозе его существованию. Мы 
знаем, что «вторжение техники в пространство человеческой реальности, бу-
дучи, разумеется, результатом практической деятельности самого человека, 



Аванесов С. С., Спешилова Е. И. Концептуальные координаты «цифровой� » антропологии	 19

воспринималось мыслителями конца девятнадцатого и первой половины двад-
цатого века как вторжение чего-то внешнего, бытийно чуждого, т. е. нечелове-
ческого (или не подлинно человеческого)» [Мышкин 2015: 32]. Однако в XXI веке 
пора понять, что сфера человеческой ответственности за происходящее не име-
ет строгой границы, а если что-то и «вторгается» в жизнь человечества, то толь-
ко по его собственной инициативе.

Иначе говоря, с человеком не может случиться ничего нечеловеческого.  
Такова его исходная и незыблемая позиция в совокупной реальности, прони-
занной антропным принципом. И поскольку инструмент / протез / машина 
должны рассматриваться как продолжение человеческого тела и никак ина-
че, постольку, получается, ничего античеловеческого в этих феноменах как 
таковых не заложено. Они могут стать «врагами» человека, но точно в таком 
же смысле, в каком врагом человека может стать его собственное тело. Ничего 
принципиально нового эти дополнения и продолжения не прибавляют к ис-
ходным опасностям человеческого существования.

Но тело – это материальное выражение способностей или, иначе говоря, 
физически оформленные способности. Человек обладает и нематериальными 
способностями, не имеющими (как таковые) физического, телесного выраже-
ния. И если интеллектуальное исчисление – это такая же человеческая спо-
собность, как и все прочие, то и компьютерная программа, следовательно, яв-
ляется лишь её продолжением. И она может стать врагом человека, только 
если её использовать именно так. Она – тот самый «третий род сущего», кото-
рый сам по себе – ни благо, ни зло в терминологии Сократа / Платона; она под-
лежит тому или иному конкретному применению, и только способ её исполь-
зования превращает её либо в благо, либо в зло.

Как видим, гуманитарная экспертиза требует правильной расстановки ак-
центов. К числу такого рода важнейших акцентов надо отнести тезис о том, что 
«главный объект технологических новаций – сам человек» [Смирнов 2018: 70],  
а не те или иные устройства. Необходимо различать, говоря сократовским 
языком, то, для чего, и то, ради чего. Первое – это цель (эффекты), второе – 
ценность (человек). Воспользуемся методом Сократа, раз уж он опять при-
шёлся к слову. Для чего человек идёт в аптеку? – для того чтобы туда дойти; 
для чего человек хочет туда дойти? – чтобы купить лекарство; для чего чело-
век хочет купить лекарство? – для того чтобы его принять; для чего человек 
хочет его принять? – для того чтобы выздороветь; для чего человеку быть 
здоровым? – чтобы жить; для чего человеку жить? – для блага, или, другими 
словами, ради победы добра над злом. Итак, человек идёт в аптеку, чтобы ку-
пить себе лекарство и выздороветь, но ради победы добра над злом. Деятель-
ность человека всегда аксиологически координирована; такая деятельность 
и составляет суть его существования. Человек теряет присущую именно ему 
идентичность, если отказывается от ценностного измерения своей практики, 
предпочитая действовать по целям или, хуже того, по стимулам. Важно пони-
мать, что в свете ставки на чистую технологическую эффективность эта по-
теря человеческой идентичности выступает как соблазн отказа от излишней 
сложности в пользу легко ощутимой утилитарной выгоды.

Любая технологическая разработка является разновидностью социаль-
ной практики и потому подлежит культурно-антропологической оценке.  
Отсюда очевидна «необходимость введения в социальную практику института 



20	 Человек и новый�  технологический�  уклад.  Антропологический�  форсай� т

гуманитарной экспертизы, позволяющего оценивать возможные последствия 
(позитивные и негативные) принимаемых решений для развития личности» 
[Тульчинский 2008: 39], а также для самого существования человека. В конеч-
ном счёте, определяя степень гуманитарной опасности или, напротив, поль-
зы «умных» технологий, вопрос приходится ставить так: если человек посте-
пенно передаёт часть своих функций машине / программе, то перестаёт ли он 
быть человеком? или он при этом всё же остаётся человеком, то есть сущест-
вом, способным передавать «вовне» часть своих функций? Человек теряет что-
то человеческое, или он просто является существом, способным терять нечто 
существенно важное?

Антропоидная программа: имитация и бизнес

Многие нерешённые проблемы, связанные с социокультурными аспекта-
ми разработки и внедрения «умных» технологий, коренятся, как ни парадок-
сально, не в них самих, а в способе их представления в мышлении и речи.

К примеру, считается очевидным, что технологии и технические устройст-
ва в целом повышают степень свободы человека, избавляя его от обязанности 
совершения многочисленных рутинных действий. Однако очевидно, с другой 
стороны, что интенсивность человеческой деятельности при этом, наоборот, 
значительно возрастает, что ведёт к перманентному стрессу. С помощью тех-
нологий (как старых, так и новых) человек действительно освобождает себя 
от многих тяжёлых работ. Однако нельзя оставлять без ответа важнейший 
вопрос: «для чего он себя высвобождает?» [Смирнов 2018: 71]. Останавливая 
наше рассуждение на высвобождении времени, которое оказывается в распо-
ряжении современного человека, мы рисуем не всю картину происходящего. 
Не менее важно, куда может быть (и будет) потрачено время, которое высвобо-
ждается благодаря «гаджетам», программам и приложениям. Не будет ли оно 
отдано другим «гаджетам», программам и приложениям? Время человеческой 
жизни не абстрактно, оно всегда наполнено чем-то конкретным, оно собы-
тийно. Поэтому простое увеличение количества свободного времени в каком-
то определённом частном случае само по себе ещё не означает прирост блага.  
Более того, мы вправе поставить вопрос ещё конкретнее: а высвобождается 
ли время на самом деле? Судя по всему, в результате внедрения новых техно-
логий происходит не столько возрастание объёма свободного времени, сколь-
ко стремительный рост возможностей его занять. В результате мы имеем не 
высвобождение времени на самообразование, коммуникации и креативные 
практики, а уплотнение времени, рост интенсивности деятельности в единицу 
времени и, соответственно, увеличение стрессовых нагрузок на психику и че-
ловеческий организм в целом.

Другая причина названных стрессов нарастания интенсивности связана 
с ещё одной неточностью выражения. Мы говорим о переходе к новым, «циф-
ровым» формам коммуникации в профессиональной сфере, по привычке по-
дразумевая под переходом отказ от одного формата и принятие другого. На са-
мом деле второе происходит, а первое – нет: новый формат внедряется (циф-
ровые документы, электронные каналы передачи и хранения информации  
и т. п.), а старый продолжает сохраняться (обязательные «твёрдые копии»  
на бумажных носителях, «ручные» подписи и т. п.). Такое положение дел нель-
зя объяснить только техническими или финансовыми причинами; эти при-



Аванесов С. С., Спешилова Е. И. Концептуальные координаты «цифровой� » антропологии	 21

чины заключаются именно в культурно-антропологических обстоятельствах. 
По-видимому, с расширением поля применения цифровых технологий нара-
стает проблема «стыковки», адаптации этих технологий к чисто человеческим 
режимам существования (правовым, экономическим, социально-коммуника-
тивным, психологическим, этическим); и чем более лавинообразно происхо-
дит названное расширение, тем катастрофичнее становится отставание адап-
тационных процедур от темпов прогресса технологий. Поскольку же реальное 
положение дел всегда отстаёт от провозглашённой нормы цифровизации, по-
стольку это отставание неизбежно влечёт имитацию как способ компенсации 
указанного несоответствия.

Тактика имитации характерна и для иных проблемных полей, возникших 
вокруг темы внедрения «умных» технологий. Само определение «умный», 
«интеллектуальный» заставляет ожидать от программы или технологии не-
ких человеческих действий и потому может порождать соответствующие фо-
бии. Однако очевидно, что все, так сказать, «антропоморфные» характери-
стики программных продуктов принадлежат не им самим, а их описаниям. 
Программа лишь имитирует человеческие действия, причём сама эта имита-
ция инициирована не программой, а программистом. Любая технология неиз-
бежно и навсегда остаётся продуктом человеческой деятельности и не может 
превратиться ни во что другое. Мы можем, однако, сконструировать настолько 
извращённый дискурс, что в нём всякая имитация будет представать в роли 
единственно возможной подлинности. Отсюда ясно, что и один из ключевых 
вопросов, связанных с технологическим антропоморфизмом, – вопрос об «эти-
ке искусственного интеллекта» – должен быть переформулирован: «если ИИ 
является имитацией когнитивных функций, то допустимо ли, чтобы он был 
имитацией нравственной рефлексии?» [Назарова, Каширин 2020: 27]. Во вся-
ком случае, очевидно, что нет и не будет никаких оснований вести речь об эти-
ке программы, а не об этике программистов и этике пользователей.

При этом ясно, что имитация человека программой принимается общест-
венным сознанием в качестве подлинного очеловечивания программы лишь  
в том случае, если в этом сознании уже сформированы представления о воз-
можности человека быть программой, то есть быть окончательно исчислен-
ным. Если программа – это конечный алгоритм, то в качестве замены челове-
ка такая программа может восприниматься только в том случае, если человек 
уже заранее признан конечным алгоритмом. Программа может заменить со-
бой только программу. Имитация человека программой предполагает пред-
шествующую имитацию человеком распоряжения самим собой как конечной 
системой. Понимание этого момента облегчает борьбу с фобией, связанной  
с якобы угрожающей перспективой передачи «машине» полного распоряже-
ния человеком: как человек может передать «машине» / программе распоря-
жение тем, чем он сам не распоряжается? Отказ от предрассудка исчислимости 
человека способен предохранить нас от страха перед замещением человека 
программой.

Для того чтобы имитировать распоряжение собой, человеку надо себя 
концептуально редуцировать, представить самого себя наличным, подручным, 
находящимся в распоряжении. Однако, по удачному выражению М. Хайдегге-
ра, «человек может, конечно, тем или иным способом представлять, описывать  
и производить те или иные вещи. Но непотаённостью (Unverborgenheit),  



22	 Человек и новый�  технологический�  уклад.  Антропологический�  форсай� т

в которой показывает себя или ускользает (zeigt oder entzieht) действитель-
ное (das Wirkliche), человек не распоряжается» [Хайдеггер 1993: 228]. До конца 
никогда не зная самого себя (в силу своей неустранимой неопределённости), 
человек может лишь имитировать такое знание; и «очеловеченная» програм-
ма, соответственно, способна «заменить» человека лишь в горизонте такой 
имитации. Вот что, к примеру, утверждает Сергей Ширкин, декан факультета 
искусственного интеллекта GeekUniversity:

�«Нужно понимать, что ИИ, как и любая программа, – это прежде всего 
код, то есть определённым образом оформленный текст. Этот код ну-
ждается в развитии, обслуживании и совершенствовании. К сожалению, 
само собой это не происходит, без программиста код не может “ожить”. 
Поэтому все страхи о всемогуществе ИИ не имеют оснований. Программы 
создаются под строго определённые задачи, они не обладают чувствами  
и устремлениями, подобно человеку, они не совершают действий, кото-
рые в них не заложил программист. Можно сказать, что в наше время ИИ 
обладает лишь отдельными навыками человека, хотя и может в быстро-
те их применения опережать среднестатистического человека. Правда, 
на выработку каждого такого навыка тратятся многочасовые усилия 
тысяч программистов. Самое большое, на что пока способен ИИ – автома-
тизировать некоторые физические и умственные операции, освобождая 
тем самым людей от рутины. Несёт ли применение ИИ какие-то риски? 
Скорее, сейчас существует риск не разглядеть возможность примене-
ния технологий искусственного интеллекта. Многие компании осознают 
это и пытаются развиваться сразу в нескольких направлениях в расчёте  
на то, что какое-то из них может “выстрелить”. Показателен пример 
интернет-магазинов: сейчас на плаву остались только те, кто осознал  
необходимость применения ИИ, когда это ещё не было в тренде, хотя 
вполне можно было “сэкономить” и не приглашать непонятно зачем нуж-
ных математиков-программистов»1.
Как видим, по мнению самих практиков «искусственного интеллекта», 

никакой реальной угрозы «замещения» нет: программа не может победить че-
ловека2. Только сам человек может объявить её победителем, а себя сделать 
побеждённым, то есть отказаться от себя. А способность не быть собой – это 
специфическая суть собственно человеческого образа бытия. Так что и в такой 
возможности развития событий (то есть в прогрессирующем отказе от себя) 
нельзя увидеть ничего нового, небывалого и революционного. Технологиче-
ское развитие продуцирует лишь всё более совершенные инструменты ма-
нипуляции, которыми пользуются самовоспроизводящаяся бюрократия, аг-
рессивные СМИ и внеморальный бизнес. Эти инструменты используются узко 
целесообразно, утилитарно, без учёта культурно-аксиологических контекстов, 
поскольку они ориентированы на плоско понимаемую и, самое главное, крат-

1	 См.: https://theoryandpractice.ru/posts/17550-chto-takoe-iskusstvennyy-intellekt-ii-opre-
delenie-ponyatiya-prostymi-slovami.
2	 Шахматная программа побеждает шахматиста только потому, что программа и человек 
играют вовсе не в одну игру, а в совершенно разные игры. Для человека это игра на фоне 
его общего психофизического состояния и в контексте эмоционального восприятия проис-
ходящего; для программы это исключительно игра вне всяких контекстов.



Аванесов С. С., Спешилова Е. И. Концептуальные координаты «цифровой� » антропологии	 23

косрочную эффективность. Поэтому решения в названных сферах принимают-
ся, как правило, «в узких корпоративных интересах, без учёта долговремен-
ных перспектив и последствий»; однако настоящая эффективность подобных 
решений, проектов и программ «не ограничивается экономичностью и резуль-
тативностью как характеристиками использования средств для достижения 
поставленных целей. Сами цели, то есть представления о желаемых результа-
тах, могут не только не соответствовать реальным социальным запросам, не 
решать по существу актуальные проблемы, но даже усугублять их» [Тульчин-
ский 2008: 38]. Развитие технологий с ориентацией на быструю рыночную 
прибыль способно разрушить ту социальную среду (сообщество вменяемых 
потребителей), благодаря которой только и возможно извлечение прибыли. 
Чистый бизнес благодаря цифровым технологиям получает отличную возмож-
ность полностью реализоваться и в конечном счёте потерпеть полный крах.

Другая сторона дела состоит в том, что наука (в том числе техническая) 
всё более отделяется от сферы использования (то есть социального внедрения)  
её достижений. Исследователь продаёт итог своего труда как продукт на рынке. 
«Учёные фактически изолированы от использования своих результатов; здесь 
у них отсутствует всякая возможность влияния; это относится к компетенции 
других. Значит, учёных нельзя и привлечь к ответу за фактические последст-
вия результатов, полученных ими с аналитических позиций» [Бек 2000: 264].  
А если дело обстоит так, то единственная для учёных возможность влиять на 
внедрение их собственных разработок – войти в процесс с другой стороны,  
то есть не через институт науки, а через институт социально ориентированной 
экспертизы. Если науке позволено перейти свои границы, то это должно проис-
ходить именно здесь – в сфере социальной ответственности учёных за резуль-
таты своих исследований и разработок.

Это и есть сфера гуманитарной экспертизы технологических инноваций. 
Внедрение такой экспертизы в инновационно-технологическую практику 
требует (и будет означать) преодоление идеологии технократизма, основан-
ного на редуцированном понимании человека, то есть идеологии, сложившейся 
ещё в эпоху модерна. Высшим мотивом любого действия, предпринимаемого 
в русле технологического процесса, должно быть благополучие человека, а не 
функционирование устройства, программы или системы. Это возможно тогда, 
когда именно человек будет возвращён на подобающее ему место высшей цен-
ности, определяющей постановку любых технологических целей и достиже-
ние любых технических эффектов.

Заключение

Итак, ситуация нашего времени настоятельно требует введения «гума-
нитарной экспертизы технологических проектов с точки зрения развития с их 
помощью человеческих качеств» [Смирнов 2018: 75]. Поскольку же реальный 
человек всегда включён в такую культурную систему, на которой основана его 
конкретная идентичность, постольку гуманитарная экспертиза должна выстра-
иваться как оценка проекта и с точки зрения его соответствия человеческому 
существованию (то есть параметрам личности, свободы / ответственности 
и т. п.), и с точки зрения его адаптированности к конкретной социальной сре-
де (то есть к ценностям, культурному наследию и т. п.). Пока что признаётся,  
что вопросы адаптации цифровых технологий «главным образом касаются  



24	 Человек и новый�  технологический�  уклад.  Антропологический�  форсай� т

проблемы внедрения этико-нормативных критериев и механизмов в ИИ на 
стадиях его разработки и применения», что заставляет концентрировать вни-
мание вокруг технологий как таковых и профессиональной этики их разра-
ботчиков и пользователей. А вот «этический анализ ИИ с точки зрения послед-
ствий его применения <…> пока не предпринят, хотя очевидно, что эта тема 
– наиболее актуальная для общества, поскольку может повлечь социальные 
последствия, которые коснутся каждого» [Назарова, Каширин 2020: 25]. Иначе 
говоря, экспертная деятельность ещё только должна распространиться на ши-
рокие социокультурные контексты применения технических инноваций.

Гуманитарная экспертиза по своему назначению не является цензурой 
или фильтром. Такая экспертиза должна стать «встроенной» в сам процесс тех-
нологических инноваций, должна быть его составной частью, а не внешней по 
отношению к нему инстанцией. Другими словами, очевидно, что «гуманитар-
ная экспертиза предполагает выстраивание саморефлексии и самоэксперти-
зы самими разработчиками собственных продуктов, понимание ими самими 
собственной ситуации изменения» [Смирнов 2018: 75] под воздействием этих 
продуктов. Такая ауторефлексия может и должна вести ко всё большему пони-
манию необходимости гуманитарного анализа последствий внедрения иннова-
ций со стороны тех, кто этими инновациями непосредственно занят и увлечён.

Помимо прочего, гуманитарная экспертиза призвана работать с социаль-
но-психологическими аберрациями, вызванными всё большим участием ин-
новационных технологий и устройств в повседневной жизни человека. «Под-
линная оценка той угрозы, которую представляет для нас техника, возможна 
только если мы не будем ни поклоняться всеведущему и всепроникающему 
богу Машины, как это делают технократы, ни дрожать в суеверном страхе 
перед его всепожирающей мощью, к чему проявляют излишнюю склонность 
поклонники старой романтической поэзии» [Мышкин 2015: 34]. Научившись 
избегать соблазна машинизации человека [Смирнов 2018: 73], мы точно так 
же должны научиться избегать «гуманизации» машины / гаджета / програм-
мы. Первый шаг в этом направлении – критический пересмотр антропоидной 
лексики, которой мы пользуемся для именования технологических феноменов  
и описания их действия. Поэт может сказать: «Паровоз тяжело дышал»; учё-
ный должен выражаться более корректно.

Наконец, главное, что важно понимать, приступая к гуманитарной (то 
есть человеческой) экспертизе: не от строгого определения человека опреде-
ляется его ситуация, но от его ситуации постоянно достраивается его нестро-
гое определение. Человек не есть точно определённое сущее, с которым что-
то случается в результате воздействия на него извне. Любое такое «внешнее 
воздействие» может рассматриваться лишь как способ или этап продолжаю-
щегося деятельного человеческого самоопределения. Иначе говоря, кто та-
кой человек, мы узнаём только из того, что с ним происходит. Ибо (см. выше)  
с человеком не может произойти ничего нечеловеческого.

Библиография
Бек 2000 – Бек У. Общество риска. На пути к другому модерну / Пер. с нем. В. Седельни-

ка, Н. Фёдоровой. Москва: Прогресс-Традиция, 2000. 384 с.
Медведев 2007 – Медведев В. А. Функциональность методологического исследования 

в контексте развития познавательного процесса // Эпистемы. Вып. 5. Екатерин-
бург, 2007. С. 100–127.



Аванесов С. С., Спешилова Е. И. Концептуальные координаты «цифровой� » антропологии	 25

Мышкин 2015 – Мышкин О. С. Человек и техника: в поисках нового способа сосуще-
ствования // Вестник Пермского национального исследовательского политехниче-
ского университета. Культура. История. Философия. Право. 2015. № 3. С. 31–42.

Назарова, Каширин 2020 – Назарова Ю. В., Каширин А. Ю. Дилеммы этики искусствен-
ного интеллекта // Гуманитарные ведомости Тульского государственного педаго-
гического университета им. Л. Н. Толстого. 2020. № 4 (36). С. 23–31.

Смирнов 2018 – Смирнов С. А. Антропологическая платформа для национальной тех-
нологической инициативы (приглашение к дискуссии) // Философская антрополо-
гия. 2018. Том 4. № 2. С. 69–80.

Тульчинский 2008 – Тульчинский Г. Л. Гуманитарная экспертиза как социальная тех-
нология // Вестник Челябинской государственной академии культуры и искусств. 
2008. № 4 (16). С. 38–52.

Хайдеггер 1993 – Хайдеггер М. Вопрос о технике / Пер. с нем. В. В. Бибихина // Хайдег-
гер М. Время и бытие. Москва: Республика, 1993. С. 221–238.

References
Beck 2000 – Beck U. Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne. Transl. into 

Russian by V. Sedelnik, N. Fedorova. Moscow, 2000.
Heidegger 1993 – Heidegger M. Die Frage nach der Technik. Transl. into Russian by V. V. Bibi-

khin. Heidegger M. Time and Being. Moscow, 1993. P. 221–238.
Medvedev 2007 – Medvedev V. A. Functionality of Methodological Research in the Context of 

the Development of the Cognitive Process. Epistemes. Is. 5. Yekaterinburg, 2007. P. 100–127. 
In Russian.

Myshkin 2015 – Myshkin O. S. Human Beings and Technology: Looking for a New Way of Co-
Existence. Bulletin of PNRPU. Culture. History. Philosophy. Law. 2015. 3. P. 31–42. In Rus-
sian.

Nazarova, Kashirin 2020 – Nazarova Yu. V., Kashirin A. Yu. Dilemmas of the Artificial Intel-
ligence Ethics. Gumanitarnye vedomosti TGPU im. L. N. Tolstogo. 2020. 4 (36). P. 23–31.  
In Russian.

Smirnov 2018 – Smirnov S. A. Anthropological Platform for a National Technology Initiative 
(invitation to discussion). Philosophical Anthropology. 2018. Vol. 4. 2. P. 69–80. In Russian.

Tulchinsky 2008 – Tulchinsky G. L. Review of the Humanities as a Social Technology. Herald 
of the Chelyabinsk State Academy of Culture and Arts. 2008. 4 (16). P. 38–52. In Russian.


